



# ملخص البحث :

دين الله تعالى بين الغالي فيه والمقصر عنه، وإنما القصد في سلوك الطريقة المستقيمة بين الأمرين، فدين الإسلام وسط بين الأطراف المتجاذبة، فالمسلمون وسط بين أهل الملل. فهم وسط في التوحيد بين اليهود والنصارى، فاليهود يصفون الرب تعالى بصفات النقص التي يختص بها المخلوق ويشبهون الخالق بالمخلوق، كما قالوا: إنه بخيل، وإنه فقير، وإنه لما خلق السموات والأرض تعب، تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا، ولعنوا بما قالوا. وهو سبحانه الجواد الذي لا يبخل، والغنى الذي لا يحتاج إلى غيره.

وبعد الانتهاء من هذا البحث المتواضع، أودُّ أن أجعلَ الملخص البحث في بيان توصلت اليه:

- ا. تبین لي من خلال البحث ان امامنا ابن المبارك هو من تابعي التابعین،
  وكان له باع في كل علم.
- ٢. كانت وفاته في مدينة هيت في العراق، وهذا في حد ذاته شرف عظيم للعراق، ودلالة واضحة بأن العراق كان ممرًا للعلماء من جميع البلدان.
- ٣. تبين لي من خلال البحث أن ابن المبارك رحمه الله من العلماء المتمسكين باعتقاد السَّلف الصالح، وبأصول أهل السُّنة والجماعة، وسائر على منهج أهل الحديث في الاعتقاد.



- ٤. المنهج الذي اتبعه، وسار عليه؛ واضح من خلال عرضه لمسائل القضاء والقدر، والاستدلال له من اتباع الكتاب والسنة، والحرص على أقوال سلف هذه الأمة للوصول إلى الفهم الصنائب.
- <sup>٥</sup>. الإيمان بالقضاء والقدر يتضمن: الاعتقاد الجازم بأنه سبحانه تعالى رب كل شيء ومليكه وأنه الخالق الرازق المحيي المميت، وأنه وحده الذي يستحق أن يفرد بالعبادة والعبودية والطاعة، والذل والخضوع وغير ذلك من أنواع العبادة. الكلمات المفتاحية بقدر ، إمام ، مبارك

#### Summary:

Religion of God among the hardliner and negligent about it, but the intent is in the behavior for straightway between the two. Islam is the religion of a compromise between the parties that attract each other. Muslims are a compromise between people of other religion. They stand in the middle for unification comparing with Jews and Christians, Jews describe the God with shortage quality that is unique and special for creature and they resemble the Creator to creature, they said: God is stingy, poor, became tired when created heavens and the earth. God is far above that. Jews are cursed as they said. God is generous who does not spare, and the rich, who does not need others.

After the completion of this humble research, i would like to make a statement in the summary of research findings:

1. I found out through research that our imam IBN ALMUBARAK was one of followers to followers, and he had known about every science.



TALI TO SA

- 2. His death was in the city of HIT in Iraq, and this is considered as a great honor for Iraq, and clear indication that Iraq was a crossroad for scientists from all countries.
- 3. I found out through research that IBN ALMUBARAK God's mercy upon him was one of the scientists who maintained the belief of Ancestors, and the origins of the Sunna, and he followed scholars of hadeeth Approach in the belief.
- 4. The method that he followed was clear through his presentation of the issues of fate, and reasoning to it from followers of Quran and hadeeth, he was careful about ancestors of this nation to get to the right understanding.
- 5. Fatalism includes: firm belief that the Almighty God, Lord and Sovereign of everything and that life-giving Creator deadly, and he alone who deserves to be singled with worship, obedience, slavery, humiliation, submission and other types of worship.

Keywords: Destiny, Imam, mubarak



المالة المحلة الأزيار للحلوم الإسامية

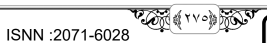
## المقدمة:

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُسْلِمُونَ)(١)، (يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَقْسٍ وَاحِدةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيراً وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبا)(١)، (يُصلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ تَقِيبا)(١)، (يُصلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ نَوْيبا) (١)، (يُصلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ نَوْيبَاهُ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزاً عَظِيما)(١).

#### أما بعد:

فإن شرف العلم تابع لشرف المعلوم، ولا ريب أن أجل معلوم وأعظمه وأكبره هو الله الذي لا إله إلا هو رب العالمين، وقيوم السماوات والأرضين، الملك الحق المبين، الموصوف بالكمال كله، المنزه عن كل عيب ونقص، وعن كل تشبيه وتمثيل في كماله. ولا ريب أن العلم بأسمائه وصفاته وأفعاله أجل العلوم وأفضلها، ونسبته إلى سائر العلوم كنسبة معلومة إلى سائر المعلومات. وقد كتبت بحثًا مختصرًا بينت فيه الصفات الإلهية عند الامام عبدالله ابن المبارك وقد اشتملت خطة البحث على مقدمة ومبحثين وخاتمة:

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآيتان: ٧٠-٧١.



<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٠٢.

<sup>(</sup>۲) سورة النساء، الآية: ١.

### القدرعند الإمام عبد الله بن المبارك

المبحث الأول: التعريف بالإمام عبدالله بن المبارك، وفيه أربعة مطالب:

المطلب الأول: اسمه وكنيته

المطلب الثاني: نسبه ومولده

المطلب الثالث: شيوخه وتلاميذه

المطلب الرابع: وفاته

المبحث الثاني: القضاء والقدر وفيه أربعة مطالب:

المطلب الأول: التعريف بالقضاء والقدر

المطلب الثاني: الأدلة على وجوب الأيمان بالقضاء والقدر

المطلب الثالث: أهمية الأيمان بالقضاء والقدر والاحتجاج به

المطلب الرابع: ما يتضمنه الأيمان بالقضاء والقدر

الخاتمة.





# الهبحث الأول

## التعريف بالإمام عبدالله بن المبارك

# المطلب الأول

#### اسمه وكنيته

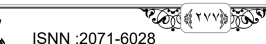
#### أولاً: اسمه:

عبدالله، بن المبارك، بن واضح. وقد وقفت بعض التراجم بنسبه عند أبيه (۱)، ووقفت بعضها عند جده<sup>(۲)</sup> ومع قصر نسبه، فهو أوفى فى التعريف به من نسب طويل ينتظم سلسلة لا تتتهى من الآباء والأجداد، إذ امتطى بنسبه العلمي منزلة يتشرف لها الملوك والأشراف.

#### ثانياً: كنيته:

(أبو عبدالرحمن)(٢) ولم يعرف بكنيةٍ غيرها.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> ينظر: **تأريخ بغداد**، الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن على بن ثابت بن أحمد بن مهدى (ت٤٦٣هـ)، تحقيق: الدكتور بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي- بيروت، ط١، ١٤٢٢ه-۲۰۰۲م، ۱۲ج: ۱۱/۸۸۳.



<sup>(</sup>١) ينظر: التأريخ الكبير، البخاري، أبو عبدالله إسماعيل بن إبراهيم الجعفي (ت٢٥٦هـ)، دار المعارف العثمانية، حيدر آبد- الدكن، الهند، محمد عبدالمعيد خان، ٨ج، ٣/ ٢١٢، والثقات، ابن حبان، أبو حاتم، محمد بن حبان بن احمد البستى (ت٣٥٤هـ)، ط١، مطبعة مجلس دائرة المعارف، الهند، ١٠٤١ه: ٧/٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تأريخ دمشق، ابن عساكر، أبو القاسم على بن الحسن بن هبة الله(ت٥٧١هـ)، تحقيق: عمرو بن غرامة العمروي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٥هـ-١٩٩٥م، ٨٠ج: ٣٩٦/٣٢.

# المطلب الثاني

#### نسبه ومولده

#### أولاً: نسبه:

يعرف ابن المبارك بأكثر من نسب، وهذا بيانها:

أ. (المروزي): نسبة إلى (مرو) الشاهجان – أي العظمى – وهي حاضرة خرسان وأشهر مدنها والتي ولد فيها ابن المبارك، وهي نسبة على غير القياس، ويقال للثوب مروي على القياس، وأورد ياقوت الحموي بعض الأخبار عن ابن المبارك ولقاءاته مع الأثمة في هذه المدينة، ونذكر ان هناك مدينة على مسيرة خمسة أيام منها تسمى (مرو الروذ) فهي ليست مراده بهذه النسبة إذ النسبة إليها (مروزي). وهو بتلك النسبة – اعني (المروزي) – أشهر من غيرها(۱).

ب. (الخراساني): نسبة إلى إقليم خراسان<sup>(۲)</sup>. لما ذكرناه قبل قليل. وقد نسبه إليها الخطيب البغدادي، وغيره<sup>(۳)</sup>، وقد قرن بعض العلماء اسمه بأهل خراسان؛

COM (TVA)

عَلَمُ كَامِعُةُ الْهُزِيارِ لِلْحَلِيمِ الْأِسْلِمِيةُ

<sup>(</sup>١) ينظر: تأريخ بغداد، الخطيب البغدادي: ٢٠٠/١١.

<sup>(</sup>۲) خراسان: بلاد واسعة كانت تشمل على أمهات البلاد منها مرو، ونيسابور، وقد فتحت خراسان سنة (۳۱ه) أيام سيدنا عثمان ... ينظر: معجم البلدان، ياقوت الحموي، شهاب الدين أبو عبدالله ياقوت بن عبدالله الرومي(ت٦٢٦ه)، دار صادر - بيروت، ط٢، ١٩٩٥م، ٧ج: ٢/٣٥٠.

<sup>(</sup>۳) ينظر: تأريخ بغداد، الخطيب البغدادي، ۱۰۲/۱۰، والكامل في ضعفاء الرجال، ابن عدي، أبو أحمد بن عدي الجرجاني(ت۳۰ه)، تحقيق: عادل أحمد عبدالموجود وآخرون، الكتب العلمية بيروت، ط۱، ۱۸۹ هـ ۱۹۹۷م، ۹ ج: ۱۸۹/۱.

لأنه أشهر أهلها في وقته فقد قال يحيى بن معين في إحدى رواياته: (حدثتي أهل خراسان عبدالله بن المبارك)<sup>(۱)</sup>. هذا وقد عرف بهذه النسبة شخص آخر وهو (عبدالله بن المبارك الخراساني) أحد تلاميذ المترجم له، وهو الذي ذكره الخطيب في سند من طريقه<sup>(۱)</sup> كما عرف آخرون باسم: عبدالله بن المبارك لكن مع اقترانهم بالقاب مغايرة ك(البخاري)<sup>(۱)</sup> و (اثنين من أهل بغداد)<sup>(1)</sup>.

ج. العراقي: لم ينسبه بذلك غير ابن جريج فيما أعلم، فقد قال في معرض كلامه عنه: (لم أر عراقياً أفصح منه))<sup>(٥)</sup>، وقد تكون هذه النسبة (من ابن جريج) نظراً لصحبة ابن المبارك الطلبة لمن اشتهرت تسميتهم بالعراقيين المنتمين إلى مدرسة الرأى الفقهية بالعراق.

<sup>(</sup>۱) تأریخ دمشق، أبن عساکر: ۲٥١/٦.

<sup>(</sup>٢) تأريخ بغداد، الخطيب البغدادي: ١٦٩/١٠.

<sup>(</sup>۳) عمدة القاري شرح صحيح البخاري، بدرالدين العيني، أبو محمد، محمود بن أحمد بن موسى بن أحمد بن حسين الغيتابي الحنفي (ت٥٥هـ)، دار إحياء التراث العربي - بيروت، ٢٥ج: ١/ ٧٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> المدهش، ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبدالرحمن بن علي بن محمد (ت٥٩٧ه)، تحقيق: الدكتور مروان قباني، دار الكتب العلمية- بيروت، ط٢، ٥١٤٠هه-١٩٨٥م، ١ج: ١٢/١.

<sup>(°)</sup> الفوائد البهية في تراجم الحنفية، اللكنوي، أبو الحسنات محمد عبدالحي الهندي(ت١٣٠٤هـ)، عني بتصحيحه: السيد محمد بدرالدين أبو فراس النعماني، دار الكتاب الإسلامي- القاهرة، ١٣٢٤هـ، ١ج: ١٠٤/١.

- د. (الحنظلي مولاهم)<sup>(۱)</sup>: نسبة إلى بني حنظلة، ولم يكن عبدالله نفسه مولاهم، بل أبوه—المبارك— لما روى أنَّ أباه كان مولى أو عبداً لرجل من التجار من بنى حنظلة<sup>(۲)</sup> من أهل همذان<sup>(۳)</sup>.
- ه. التميمي مولاهم (٤): قال بعضهم: هو مولى بني عبد شمس من بني سعد تميم (٥)، وسبب نسبته هذه هو ان (بني حنظلة) تطلق على بطون مختلفة من تميم، وغطفان، وجعفي (٦) فلما كان بنو حنظلة بطناً من بطون بني تميم كان ولاء أبيه للحنظليين وللتميميين، فلذلك قالوا الحنظلي التميمي، أي: أنَّ النسبة إلى حنظلة تميم وليس حنظلة غطفان أو غيرهم.

<sup>(</sup>٢) الطبقات الكبرى، ابن سعد: ٧/٢٧، والثقات، ابن حبان: ٧/٧.



<sup>(</sup>۱) ينظر: تأريخ دمشق، ابن عساكر، ٦/ ٢٥٦، و سير أعلام النبلاء، الذهبي، شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز (ت٧٤٨هـ)، دار الحديث - القاهرة، ٢٢٧هـ - ٢٠٠٦م، ١٨ج: ٣٧٩/٨.

<sup>(</sup>۲) ينظر: الأنساب، السمعاني، أبو سعد، عبدالكريم بن محمد بن منصور التميمي المروزي(ت٢٦ه)، تحقيق: عبدالرحمن بن يحيى المعلمي اليماني وغيره، مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد، ط١، ٢٨٥٤هـ-١٩٦٢م، ١ج: ٢٨٥/٤.

<sup>(</sup>۲) همذان: بالتحريك والذال المعجمة: من أعمال فارس أيضاً، حدَّث ياقوت أنها لا زالت على عصره محلاً للملوك ومعدناً لأهل الدين إلا أن شتاءها مفرط البرد حتى ان ابن المبارك لما قدمها أوقدت بين يديه نار، فكان إذا سخن باطن كفه أصاب ظاهرها البرد. ينظر: معجم البلدان، ياقوت الحموي: ٢٠٥/٨.

<sup>(</sup>٤) طبقات الحفاظ، السيوطي، عبدالرحمن بن أبي بكر، جلال الدين(ت٩١١ه)، دار الكتب العلمية-بيروت، ط١، ١٤٠٣هـ، ١ج: ١٢٣/١.

<sup>(°)</sup> تأريخ بغداد، الخطيب البغدادي: ١٥٣/١٠، وتأريخ دمشق، ابن عساكر: ٢٥١/٦.

## ثانياً: مولده:

لا خلاف بين العلماء في أنَّ ولادته كانت في مدينة (مرو)<sup>(١)</sup>، ولكنهم اختلفوا في سنة ولادته على أقوال أربعة، هي:

- ا. أنها كانت سنة (ثمان عشرة ومائة) وهو مروي عن أحمد بن حنبل،
  والجمهور (۲).
- ٢. أنها كانت سنة (تسع عشرة ومائة) $^{(7)}$  وهو مروي عن ابن المبارك نفسه $^{(3)}$ . [4] أنَّهُ لا يجزم بذلك.
  - $^{\circ}$ . أنها كانت سنة  $(am \cos b)^{(\circ)}$ .
  - $^{(7)}$ . أنها كانت سنة (تسع وعشرين ومائة)

<sup>(</sup>١) تأريخ بغداد، الخطيب البغدادي: ١٥٤/١٠، وتأريخ دمشق، ابن عساكر: ٢٥٢/٦.

<sup>(</sup>٢) تأريخ دمشق، ابن عساكر: ٢٥٠/٦، والأنساب، السمعاني: ١٧٩.

<sup>(</sup>۳) تذكرة الحفاظ، الذهبي، شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز (ت٩٧٤٨)، دار الكتب العلمية بيروت، ط۱، ۱٤۱۹هـ ۱۹۹۸م، ٤ج، ٢٧٥/١، و صفة الصفوة، ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبدالرحمن بن علي بن محمد (ت٩٧٠ه)، تحقيق: محمود فاخوري - د. محمد رواس قلعه جي، دار المعرفة - بيروت، ط۲، ۱۳۹۹هـ ۱۳۹۹م، ٤ج: ١٣٤/٤.

<sup>(</sup>٤) تأريخ بغداد، الخطيب البغدادي، ١٥٤/١٠، وتأريخ دمشق، ابن عساكر، ٢٥٠/٦.

<sup>(°)</sup> النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، يوسف بن تغري بردي بن عبدالله الظاهري الحنفي، أبو المحاسن، جمال الدين(ت٤٧٨هـ)، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دار الكتب – مصر، ١٠٣/٢.

<sup>(</sup>۲) مفتاح السعادة، مصطفى الشهير ب(طاش زادة)، تحقيق: كامل بكر وعبدالوهاب أبي النور، دار الكتب الحديث: ۲٤٦/۲.

والراجح مِمًّا مَرَّ هو القول الأول: لنقل أكثر العلماء له، ولعدم جزم ابن المبارك في ما روى عنه في القول الثاني؛ ولأن رواية القولين الثالث والرابع ذكرها بلفظ (قيل) بعدما ذكروا رأي الجمهور هي للتضعيف، بل أكثرهم – أعني أصحاب القولين الثالث والرابع ذكروا انه توفي سنة (١٨١ه) وله (٦٣) سنة، وعليه تكون ولادته سنة (١١٨ه) الموافقة لسنة (٢٢٨م)(١).

# المطلب الثالث

# شيوخه وتلاميذه.

### أولاً: شيوخه:

يونس بن نافع هو أول من تلقى عنه ابن المبارك في خراسان هو يونس بن نافع الخراساني القاضي (ت٩٥هه)(٢).

وفي بلخ تلقى على مقاتل ابن حيان الخراز المتوفي قبل سنة  $(00)^{(7)}$ ، وفي هراة لقي إبراهيم بن طهمان أبا سعيد الهروي  $(1770)^{(3)}$ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ١٢٩/١.



<sup>(</sup>۱) الأعلام، الزركلي، خيرالدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الدمشقي (ت١٣٩٦هـ)، دار العلم للملايين، ط١٥، ٢٠٠٢م: ٢٥٦/٤.

<sup>(</sup>۲) تهذیب التهذیب، ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني(ت۸۵۲هـ)، مطبعة دائرة المعارف النظامية- الهند، ط۱، ۱۳۲۲هـ، ۱۲ج: ۴٤٩/۱۱.

<sup>(</sup>۳) تهذیب التهذیب، ابن حجر: ۲۷۷/۱۰.

أما في العراق فتلقى على كثير من المشايخ. ففي الكوفة لقي أهم شيخين، هما أبو حنيفة وسفيان الثوري، وهما أشهر من أن نعرف بهما، وفي (البصرة) شعبة بن الحجاج بن الورد  $( -17 - 18 )^{(1)}$ , وفي  $( -17 - 18 )^{(1)}$ .

أما في (الشام) فمن أبرز مشايخه عبدالرحمن بن عمرو الأوزاعي فقيه الشام (ت ١٥١ه) أو في (الأردن) روى عن عتبة بن أبي حكيم الهمداني. وفي المدينة روى عن مالك بن أنس الأصبحي المشهور، وفي مكة تلقى على عبد الملك بن عبدالعزيز بن جريج الأموي (ت ٤٩هه) ومن الطائف روي عن يحيى بن سليم القرشي الخراز (ت ٢٩هه) على خلاف (١).

أما في (مصر) فقد روى عن حيوة بن شريح بن صفوان أبي زرعة المصري الفقيه (ت ١٥٨ه على خلاف) $(\gamma)$ ، ويونس بن يزيد الإيلى.

<sup>(</sup>۱) تهذیب التهذیب، ابن حجر: ۳۳۸/٤.

<sup>(</sup>۲) تأريخ بغداد، الخطيب البغدادي: ۸٥/١٤.

<sup>(</sup>۳) تهذیب التهذیب، ابن حجر: ۳۱۰/۳.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ٢٣٨/٦.

<sup>(°)</sup> تهذیب التهذیب، ابن حجر: ۲/۲،۶.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> المصدر السابق: ٢٢٦/١١.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> المصدر السابق: ٦٩/٣.

أما في (اليمن) فمعمر بن راشد الأزدي البصري، الذي سكن اليمن، ومات في رمضان، سنة (١٥٢ه) وكان من أهم شيوخ ابن المبارك فيها (١).

وجدير بالذكر أنه قد استكثر العلم من شيخين وهما:

ابو حنيفة الذي قال فيه ابن المبارك: ((أبو حنيفة أفقه الناس ما رأيت في الفقه مثله))(۲)،

وقال: ((لولا ان الله أغاثني بأبي حنيفة وسفيان كنت كسائر الناس))<sup>(٣)</sup>. وقال: كان أبو حنيفة آية. فقال له قائل: في الشر أبا عبدالرحمن أو في الخير، فقال: أسكت يا هذا فإنّه يقال آية في الشر وآية في الخير؟ ثم تلا هذه الآية: (وَجَعَلْنَا ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمّهُ آيَةً) إلى جانب أبيات مدحه فيها وأقوال سنأتي على شيء منها فيما بعد (٥).

٢. سفيان بن سعيد الثوري. وقد قال فيه ابن المبارك: ((رويت عن ألف شيخ ومائة شيخ ما فيهم أفضل من سفيان))<sup>(٦)</sup>، وقال أيضاً: ((كنت إذا أعياني شيء أتيت سفيان أسأله فكأنما اغتصمه من بحر، وما نعيت لي أحداً فرأيته إلا وجدته دون نعته إلا

<sup>(</sup>٦) تذكرة الحفاظ، الذهبي: ٢٠٤/١.



<sup>(</sup>۱) تهذیب التهذیب، ابن حجر، ۲٤٣/۱۰، و شذرات الذهب في أخبار من ذهب، ابن العماد الحنبلي، عبدالحي بن أحمد بن محمد ابن العماد العَكري، أبو الفلاح(ت۱۰۸۹هـ)، تحقیق: محمود الأرناؤوط، خرج أحادیثه: عبدالقادر الأرناؤوط، دار ابن كثیر، دمشق – بیروت، ط۱، ۲۰۱ه–۱۹۸۱م، ۱۱ج: ۲۳۰/۱.

<sup>(</sup>۲) تذكرة الحفاظ، الذهبي: ١٦٨/١.

<sup>(</sup>٣) تأريخ بغداد، الخطيب البغدادي: ١٥٩/١٥.

<sup>(</sup>٤) سورة المؤمنون: من الآية: ٥٠، وينظر: تأريخ بغداد، الخطيب البغدادي: ٣٣٦/١٣.

<sup>(°)</sup> ينظر: تأريخ بغداد، الخطيب البغدادي: ٣٥٠/١٣.

سفيان الثوري))<sup>(۱)</sup>، ومما كان يقول فيه: ((كنت أقعد إلى سفيان الثوري، فيحدث، فأقول: ما بقي من علمه شيء إلا وقد سمعته ثم اقعد عنده مجلساً آخر، فحدث، فأقول: ما سمعت من علمه شيئاً))<sup>(۲)</sup>.

والحق إن الكلام عن شيوخ ابن المبارك يحتاج لمؤلف مستقل لذلك سأقتصر بذكر أشهر عشرة منهم مع من سبق ذكره من الشيوخ:

- إبراهيم بن أبي عبلة شمر بن يقضان المرتحل، أبو اسماعيل (ت١٥١ه على خلاف)<sup>(٣)</sup>.
- إسماعيل بن أبي خالد أبو عبدالله الكوفي مولاهم، الحجة (ت٥٤ ه على خلاف)<sup>(٤)</sup>.
  - $^{\circ}$ . حميد بن تيروية، الطويل، المتقي، الثقة  $( -^{\circ} )^{(\circ)}$ .
  - ٤. الربيع بن أنس بن زياد البكري البصري ثم الخراساني (ت١٣٩ه على خلاف)<sup>(٦)</sup>.
    - ٥. زبان بن العلاء، أبو عمر المازني، أحد القراء السبعة  $(ت ١٥٤ه)^{(\vee)}$ .

<sup>(</sup>۱) **الجرح والتعديل**، ابن ابي حاتم الرازي، أبو محمد عبدالرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي، الحنظلي (ت٣٢٧ه)، طبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية – بحيدر آباد الدكن – الهند، دار إحياء التراث العربي – بيروت، ط١، ١٧٧١ه – ١٩٥٢م، ٩ج: ١/٧٥.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ۱/۱۰۸.

<sup>(</sup>٣) تهذيب التهذيب، ابن حجر: ١/٢٤١، وشذرات الذهب، ابن العماد: ١/٢٣٣.

<sup>(</sup>٤) شذرات الذهب، ابن العماد: ٢١٦/١.

<sup>(°)</sup> المصدر نفسه: ١٦٢١.

<sup>(</sup>٦) الطبقات الكبرى، ابن سعد، ٧/٣٦٩، وتهذيب التهذيب، ابن حجر: ٣٣٩/٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> غایة النهایة فی طبقات القراء، ابن الجزری، شمس الدین أبو الخیر، محمد بن محمد بن یوسف (ت ۸۳۳ه)، مکتبة ابن تیمیة، عنی بنشره لأول مرة عام ۱۳۵۱ه، ج. برجستراسر، ۳ج: ۲۹۲/۱.

- ٦. سعد بن سعيد بن قيس، الأنصاري، المدني (ت١٤١هـ)(١).
  - ۷. سلیمان بن طرخان التیمی (ت۱٤۳ه)(۲).
  - $^{(7)}$ . سليمان بن مهران الأسدي (الأعمش) (ت $^{(7)}$ .
- ١٠.أبو إسحاق الفزاري: إبراهيم بن محمد، من أقران ابن المبارك (ت١٨٥هـ)(٤).

### ثالثاً: تلاميذه.

تلاميذه في الكثرة كشيوخه، فكما كان يتلقى على غيره، كان الناس يشدون الرحال إليه، والعامل الذي ساعد على كثرة طلابه هو كثرة رحلاته، ولذلك فان الذهبي، بعد أن عد جماعة من تلاميذه، قال: ((وأمم يتعذر إحصائهم، ويشق استقصائهم))(٥).

وقد أورد الحافظ المزي منهم ثلاثين ومائة (١)، وبعض شيوخه كما نبهنا سابقاً كانوا تلاميذ له يروون عنه، كابي إسحاق الفزاري، وسفيان الثوري، وسفيان بن عيينه، ومعمر بن راشد الأزدي. ولذلك فان الذهبي بعد إيراده لبعض تلاميذه قال: ((وطائفة من

<sup>(</sup>۱) تهذیب التهذیب، ابن حجر: ۳/۲۷۰.

<sup>(</sup>۲) تهذیب التهذیب، ابن حجر: ۲۰۱/۶، وشذرات الذهب، ابن العماد: ۲۱۲/۱.

<sup>(</sup>۳) تهذیب التهذیب، ابن حجر: ۲۲۲/٤.

<sup>(</sup>٤) شذرات الذهب، ابن العماد: ٣٠٧/١.

<sup>(°)</sup> سير أعلام النبلاء، الذهبي: ٨٠٠/٨.

<sup>(</sup>۱) تهذيب الكمال في أسماء الرجال، الحافظ المزي، يوسف بن عبدالرحمن بن يوسف، أبو الحجاج، جمال الدين ابن الزكي أبي محمد القضاعي الكلبي(ت٧٤٦هـ)، تحقيق: د. بشار عواد معروف، مؤسسة الرسالة – بيروت، ط١، ١٤٠٠هـ ١٩٨٠م، ٣٥٠ج: ٢/ ٧٣٠ – ٧٣١.

شيوخه))<sup>(۱)</sup>. أي حدثوا عنه كما حدث عنهم، وقال الذهبي أيضاً: ((حدث عنه خلائق لا يحصون من أهل الأقاليم، فانه من صباه ما فتر عن السفر))<sup>(۲)</sup>.

وقد تلقى عنه في خراسان عدد من المروزيين منهم الحسين بن الحسن بن حرب السلمي، راوي كتاب الزهد والوقائع  $(ت7378)^{(7)}$ . والبخاريين منهم إسماعيل بن إبراهيم المخيرة الجعفي والد الإمام البخاري والهرويين منهم إسماعيل بن إبراهيم الهذلي، أبو معمر القطيعي  $(5778)^{(5)}$ ، والبلخيين مثل إبراهيم بن يوسف البلخي، الماكياني صاحب الرأي  $(5778)^{(7)}$ ، وفي العراق طائفة من العلماء، فمن الكوفيين: عبدالله بن صالح، أبو صالح العجلي  $(5778)^{(7)}$ ، ومن البصريين: مسلم بن إبراهيم الأزدي الفراهيدي مولاهم، أبو عمرو الحافظ  $(57778)^{(7)}$ 

# المطلب الرابع

# وفـــاتــه

اختلفت النقول في تاريخ وفاته على عدة أقوال وهي على النحو الآتي:

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء، الذهبي: ٣٨٠/٨، وطبقات الحفاظ، السيوطي: ١١٧/١.

<sup>(</sup>۲) سير أعلام النبلاء، الذهبي: ۸/۰۸۸.

<sup>(</sup>۳) شذرات الذهب، ابن العماد: ۱۱۱/۲.

<sup>(</sup>٤) تهذیب التهذیب، ابن حجر: ١/٢٧٤ - ٢٧٥.

<sup>(°)</sup> شذرات الذهب، ابن العماد: ٨٦/٢.

<sup>(</sup>۲) الثقات، ابن حبان: ۲٦/۸.

<sup>(</sup>۷) شذرات الذهب، ابن العماد: ۱/۲.

<sup>(^)</sup> شذرات الذهب، ابن العماد، ٢/٥٠، وتهذيب الكمال، الحافظ المزي: ٢/٧٣١.

القول الأول: أنها كانت سنة (إحدى وثمانين ومائة)، روي ذلك عن الفضيل بن عياض، والحسن بن الربيع، وهو المشهور عن أحمد بن حنبل، ورواية عن علي بن المدني، وإليه ذهب جمهور المحدثين والمؤرخين (۱).

القول الثاني: أنها كانت سنة (اثنتين وثمانين ومائة) وهو الرواية الأخرى عن أحمد (٢)، وأوردها ابن خلكان بصيغة الشك بعد أن ذكر ما في القول الأول (٣).

القول الثالث: أنها كانت سنة (ثمانين ومائة) وهذا القول عزاه (طاش زاده) (أ)، إلى (الصيمري) و (السمعاني)، لأني أطلعني على كتابيهما (٥).

القول الرابع: أنها كانت سنة (تسع وسبعين ومائة)، روى ذلك ابن عساكر عن نعيم بن حماد وعلي بن المديني في قول آخر عنه وغيرهما. (ويرده) أن ابن عساكر عقب على روايته قائلاً أنها (تحذف): (وهم المحفوظ وما رواه بسنده عن عبدان أن وفاته كانت سنة إحدى وثمانون ومائة))(1).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> تاریخ دمشق، ابن عساکر: ۲۲۲۹/۱.



<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد، الخطیب البغدادي، ۱٦٨/۱۰، وتاریخ دمشق، ابن عساکر، ۲۰۱/۱۲، والثقات، ابن حبان: ۷/۷.

<sup>(</sup>۲) مسائل الإمام أحمد برواية النيسابوري، الإمام أحمد: ١٠٥/١.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> **وفيات الأعيان**، ابن خلكان: ٣٤/٣.

<sup>(</sup>٤) مفتاح السعادة، طاش زاده: ٢٤٧/٢.

<sup>(°)</sup> أخبار أبي حنيفة وأصحابه، الصيمري، الحسين بن علي بن محمد بن جعفر، أبو عبدالله الحنفي (ت٤٣٦هـ)، عالم الكتب- بيروت، ط٢، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م، ١ج: ١٩٩١- ١٤٢.

القول الخامس: أنها كانت سنة (إحدى وستين ومائة) وهذه الرواية في ((مروج الذهب))<sup>(۱)</sup>، وهي بلا شك زلة قلم؛ لأنها أقحمت بين أحداث سنة (تسع وسبعين ومائة) و (اثنتين وثمانين ومائة) إذ اراد الناسخ أن يكتب (إحدى وثمانين) فسبقه قلمه إلى الخطأ.

والراجح عندي (القول الأول) لشهرته، ولما سبق من ردود العلماء على الأقوال الأخرى، ولأن الحسن بن الربيع الذي لم يعرف له قول مخالف قد فصل لنا في رواية له يوم وساعة ومكان وفاته، وهو ممن حضرها بقوله: ((شهدت موت ابن المبارك، مات سنة إحدى وثمانين ومائة في رمضان لعشر مضين منه، مات سحرًا ودفناه بهيت))(٢)، وفي سير اعلام النبلاء: ((شهدت موت ابن المبارك، مات لعشر مضى من رمضان، سنة إحدى وثمانين ومائة، ومات سحرا، ودفناه بهيت))(٣) ومعلوم أن الشاهد للواقعة والراوي لها ليس كالغائب.

وهناك عدة روايات تؤكدان أن وفاته كانت في شهر رمضان (أ) منها، ما روي عن عبدالرحمن بن عبيد الله قال: ((كنا عند الفضيل بن عياض في شهر رمضان سنة إحدى وثمانين ومائة، فنعي إليه خبر ابن المبارك، فقال: ما خلف أحد مثله))(٥). أما

<sup>(°)</sup> تاریخ دمشق، ابن عساکر: ۲۰۳/٦.



<sup>(</sup>۱) مروج الذهب، المسعودي، أبو الحسن علي بن الحسين بن علي (ت٣٤٦ه)، تحقيق: محمد محيي الدين عبدالحميد، ١٩٦٧م: ٣٥٠/٣.

<sup>(</sup>۲) تاريخ بغداد، الخطيب البغدادي: ۱۱/۲۰۰.

<sup>(</sup>۳) سير أعلام النبلاء، الذهبي: ۳۹۱/۷.

<sup>(</sup>٤) ينظر: شذرات الذهب، ابن العماد: ١٩٥/١.

يوم وفاته، فلم يخالف فيه إلا ابن الجوزي حيث قال: بأنه ((توفى لثلاث عشرة خلون من رمضان))(۱).

ويرد بأنه قد انفرد بنقل ذلك من غير إسناد عمن شهد أو سمع كالحسن بن الربيع، الذي أسلفنا روايته.

والخلاصة: أن ابن المبارك توفي ((قبيل فجر يوم الحادي عشر من شهر رمضان سنة ۱۸۱ه الموافقة لسنة ۷۹۷م)(۲).

<sup>(</sup>۲) الأعلام، الزركلي: ٣٥٦/٤.



<sup>(</sup>١) صفة الصفوة، ابن الجوزي: ١٢٧/٤.

# الهبحث الثاني

# القضـــاء والقــدر

# المطلب الاول

### التعريف بالقضاء والقدر

#### أولًا: القضاء لغة.

القضاء في اللغة يطلق على معان عدة منها:

قضى القاضي على فلان بمعنى حكم عليه، وقد يكون بمعنى الأداء والإنهاء نقول: قضى دينه ومنه قوله تعالى: ﴿وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ الْأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَوُلاءِ مَقْطُوعٌ نقول: قضى دينه ومنه قوله تعالى: ﴿وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ الْأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَوُلاءِ مَقْطُوعٌ مُصْبِحِين﴾ (١). أي: أنهيناه إليه وأبلغناه ذلك (٢)، وقال ابن فارس: القاف والضاد والحرف المعتل أصل صحيح يدل على إحكام أمر وإتقانه وإنفاذه لجهته (٣).

فعقيدة القضاء والقدر: عقيدة من يرى أن الاعمال الانسانية وما يترتب عليها من سعادة أو شقاء وكذلك الأحداث الكونية، تسير وفق نظام دقيق<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) سورة الحجر: الآية ٦٦.

<sup>(</sup>۲) ينظر: الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، الجوهري أبو نصر إسماعيل بن حماد الفارابي (ت٣٩٣هـ)، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، بيروت - دار العلم للملايين، ط٤، ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م، ٦ج، ٦/ ٢٤٦٣ - ٢٤٦٤، مادة (قضى).

<sup>(</sup>۳) ینظر: معجم مقاییس اللغة، ابن فارس، أبو الحسن أحمد بن فارس بن زکریا(ت۳۹۰هـ)، تحقیق: عبدالسلام هارون، دار الفکر – بیروت، ۱۳۹۹هـ ۱۹۷۹م، ۵/ ۹۹.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المعجم الوسيط، إبراهيم مصطفى، وأحمد حسن الزيات، وحامد عبد القادر ومحمد على النجار، دار الدعوة – تركيا، ط٣، ١٩٨٩م، ٢/ ٤٠٢، باب (القاف).

#### ثانيًا: القدر لغةً.

القدر: بفتح القاف والدال: اسم يطلق على الحكم والقضاء، أو القضاء الموفق<sup>(۱)</sup>، والقدر بتسكين الدال هو: الفعل وهو: التقدير، والقدر بتحريك الدال هو: المقدور<sup>(۲)</sup>، قال ابن فارس: القاف والدال والراء، أصل صحيح يدل على مبلغ الشيء كنهه ونهايته<sup>(۳)</sup>. ويأتي بمعنى: الطاقة والتضييق وغير ذلك<sup>(٤)</sup>.

#### ثالثًا: القضاء والقدر اصطلاحًا

وأما من حيث الاصطلاح فالقضاء: هو الأمر الكلي الإجمالي الذي في الأزل، وأما من حيث الاصطلاح فالقضاء: هو الأمر الكلي الإجمالي القرآن والقدر: هو جزئيات ذلك الكلي وتفاصيل ذلك المجمل الواقعة في ما لا يزال، وفي القرآن إشارة إليه بقوله تعالى: ﴿وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ عِندَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا ثُنَزِّلُهُ إِلاَّ بِقَدَرٍ مِن الناس أن معنى مَعْلُوم ﴾ (٥)(٦). ونقل النووي عن الخطابي قوله: وقد يحسب كثير من الناس أن معنى القضاء والقدر إجبار الله سبحانه وتعالى العبد وقهره على ما قدره وقضاه، وليس الأمر

<sup>(</sup>۱) ينظر: تهذيب اللغة، الأزهري، أبو منصور محمد بن أحمد (ت ٣٧٠هـ)، تحقيق: أحمد عبدالعليم البردوني، مراجعة: على محمد البجاوي، الدار المصرية للتأليف والترجمة القاهرة، ٣/ ١٨٣، مادة (قدر).

نظر: القضاء والقدر، البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخسروجردي الخرساني(ت80 دار الكتب العلمية – بيروت، 80 .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  مقياس اللغة، مادة (قدر)،  $^{(7)}$ 

<sup>(</sup>٤) ينظر: مفردات في غريب القرآن: الراغب الاصفهاني، أبو القاسم بن حسين بن محمد (ت٥٠٢ه)، دار القلم - دمشق، ٦٥٩.

<sup>(°)</sup> سورة الحجر، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٦) ينظر: عمدة القاري، ٢١٥/٢٠.

كما يتوهمه وإنما معناه: الإخبار عن تقدم علم الله سبحانه وتعالى بما يكون من اكتساب العبد، وصدورها عن تقدير منه وخلق لها خيرها وشرها. قال: والقدر اسم لما مصدر مقدرًا عن فعل القادر، يقال: قدرت الشيء وقدرته بالتخفيف والتثقيل بمعنى واحد، والقضاء في هذا معناه الخلق كقوله تعالى: (فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى والقضاء في هذا معناه الخلق كقوله تعالى: (فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى في يَكُلُّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا) (١)، أي: خلقهن (١)، والقضاء والقدر: أمران متلازمان لا ينفك أحدهما عن الآخر، لأن أحدها بمنزلة الأساس، وهو القدر، والآخر بمنزلة البناء، وهو القضاء، إلا أنهما إذا اجتمعا فإن لكل لفظ من لفضيهما زيادة بيان عن الآخر من وجه، كما هو الحال في ألفاظ اللغة العربية ومترادفاتها، ومن ذلك ألفاظ القرآن الكريم، ثم إن لذكر اللفظ مع الآخر في موضع أو سياق له دلالته (١).

وقيل: القدر هو على وجهين، أحدهما الحد الذي عليه يخرج الشيء وهو جعل كل شيء على ما هو عليه من خير أو شر من حسن أو قبح من حكمة أو سفه وهو تأويل الحكمة أن يجعل كل شيء على ما هو عليه ويصيب في كل شيء الأولى به

<sup>(</sup>١) سورة فصلت، من الآية: ١٢.

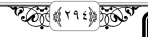
<sup>(</sup>۲) ينظر: شرح صحيح مسلم، ١٥٤/١ - ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: لباب التأويل في معاني التنزيل أو تفسير الخازن، الخازن، علاء الدين علي بن محمد بن إبراهيم البغدادي الصوفي (ت ٧٤١هـ)، مطبعة مصطفى البابي الحلبي – مصر، ط٢، ٩٥٥م، ٣٨٤/٤.

وعلى مثل هذا قوله سبحانه: ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ (١)، والثاني بيان ما عليه يقع كل شيء من زمان ومكان وحق وباطل وما له من الثواب والعقاب (٢).

وقد اختلف العلماء في الفرق بين القضاء والقدر فمنهم من قال: إنه لا فرق بين القضاء والقدر، فكل واحد منهما في معنى الآخر. ومنهم من قال: إن القدر: تقدير الله في الأزل، والقضاء: هو حكم الله بالشيء عند وقوعه فإذا قدر الله تعالى أن يكون الشيء المعين في وقته فهذا قدر، فإذا جاء الوقت الذي يكون فيه هذا الشيء فإنه يكون قضاء (٦)، وقال الإمام الرازي: القضاء ما كان مقصودًا في الأصل والقدر ما يكون تابعًا له، مثاله من كان يقصد مدينة فنزل بطريق تلك المدينة بخان أو قرية يصح منه في العرف أن يقول في جواب من يقول لم جئت إلى هذه القرية؟ إني ما جئت إلى هذه وإنما قصدت المدينة الفلانية، وهذه وقعت في طريقي، وإن كان قد جاءها ودخلها وإذا عرفت هذا، فإن الخير كله بقضاء وما في العالم من الضرر بقدر، فالله تعالى خلق المكلف بحيث يشتهي ويغضب، ليكون اجتهاده في تغليب العقل والدين عليهما مثابًا عليه بأبلغ وجه فأقضي ذلك في البعض إلى أن زنى وقتل فالله لم يخلقهما فيه مقصودًا منه القتل والزنا وإن كان ذلك بقدر الله فدر الله أن زنى وقتل فالله لم يخلقهما فيه مقصودًا منه القتل والزنا وإن كان ذلك بقدر الله أن العيني: فإن قلت ما الفرق بين القضاء والقدر قلت

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير الرازي، ١٢/ ٣٥١.



<sup>(</sup>۱) سورة القمر، الآية: ٤٩.

<sup>(</sup>۲) ينظر: التوحيد، الماتريدي، محمد بن محمد بن محمود، أبو منصور (ت٣٣٣ه)، تحقيق: د. فتح الله خليف، دار الجامعات المصرية – الإسكندرية، ١ج، ٣٠٧/١.

<sup>(</sup>۲) ينظر: التعريفات، الشريف الجرجاني علي بن محمد بن علي الزين (ت۸۱٦ه)، ضبطه وصححه جماعة من العلماء بإشراف الناشر، بيروت - دار الكتب العلمية، ط۱، ۱۶۰هـ ۱۹۸۳م، ۱۷۶.

القضاء عبارة عن الأمر الكلي الإجمالي الذي حكم الله به في الأزل، والقدر عبارة عن جزئيات ذلك الكلي ومفصلات ذلك المجمل التي حكم الله بوقوعها واحدًا بعد واحد في الأنزال(۱).

والراجح أنهما إن قرنا جميعًا فبينهما فرق كما سبق، وإن أفرد أحداهما عن الآخر فهما بمعنى واحد.

## المطلب الثاني

# الأدلة على وجوب الأيمان بالقضاء والقدر

لا خلاف بين المسلمين في وجوب الأيمان بالقضاء والقدر، وأنه ركن من أركان الأيمان المأمور به شرعًا، وقد دلت النصوص الصحيحة الصريحة على ذلك منها قوله تعالى: (إنّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَر) (٢)، وقال القرطبي: الذي عليه أهل السنة ومنهم الإمام عبدالله بن المبارك إن الله سبحانه قدر الأشياء، أي علم مقاديرها وأحوالها وأزمانها قبل إيجادها، ثم أوجد منها ما سبق في علمه أنه يوجده على نحو ما سبق في علمه، فلا يحدث حدث في العالم العلوي والسفلي إلا وهو صادر عن علمه تعالى وقدرته وإرادته دون خلقه، وإن الخلق ليس لهم فيها إلا نوع اكتساب ومحاولة ونسبه وإضافة وإن



<sup>(</sup>١) ينظر: عمدة القاري، للعيني، ٢١/ ٣٨٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>٢)</sup> سورة القمر ، الآية: ٤٩.

ذلك كله إنما حصل لهم بتيسير الله تعالى وبقدرته وتوفيقه وإلهامه، سبحانه لا إله إلا هو ولا خالق غيره (١)، وقال تعالى: (وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَراً مَقْدُورا) (٢).

قال ابن كثير: أي وكان أمره الذي يقدره كائنًا لا محالة وواقعًا لا محيه عنه، ولا معدل، فما شاء كان، ومالم يشأ لم يكن<sup>(٣)</sup>.

ومن السنة حديث جبريل المشهور وفيه أنه سأل النبي عن الأيمان فقال: ((أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله، وتؤمن بالقدر خيره وشره))(1). عن ابن المبارك عن عبد الله بن أبي زيد قال: سمعت مجاهدًا عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عن ((لو قلت لشيء يسبق القدر لقلت العين تسبق القدر))(٥). وعن جابر بن عبدالله قال: قال رسول الله هذ: ((إن العبد لا يبلغ حقيقة الأيمان حتى يعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه وما أخطأه لم يكن ليصيبه))(١).

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير القرطبي، ۱۲/ ۱٤۸.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، من الآية: ٣٨.

<sup>(</sup>۲) تفسیر القرآن العظیم أو تفسیر ابن كثیر، تحقیق سامي بن محمد سلامه، دار طیبة للنشر والتوزیع، ط۲، ۱۶۲۰هـ - ۱۹۹۹م، ۳/ ۷۸۳.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> صحيح مسلم، ١/ ٣٦ برقم (١).

<sup>(°)</sup> كتاب السنة (ومعه ظلال الجنة في تخريج السنة بقلم: محمد ناصر الدين الألباني)، أبو بكر بن أبي عاصم وهو أحمد بن عمرو بن الضحاك بن مخلد الشيباني(ت٢٨٧هـ)، المكتب الإسلامي، ط١، عاصم وهو أحمد بن عمرو بن الضحاك بن مخلد الشيباني(ت١٩٨٠هـ)، المكتب الإسلامي، ط١، ١٤٠٠هـ -١٩٨٠م، ٢ج، رقم الحديث (٣١٠)، ١٣٥/١. حديث صحيح ورجاله ثقات غير عبدالله بن أبي زياد فلم أعرفه.

<sup>(</sup>۱) قال ابن حجر في الفتح، ۱۱/٤٣٠؛ وأخرجه الطبراني من وجه آخر بسند عن أبي إدريس الخولاني عن أبي الدرداء مرفوعًا، وفي مجمع الزوائد، ۱/ ۵۸ لا يبلغ عبد حقيقة الأيمان .... الخ قال الهيتمي: رواه البزاز وقال إسناده حسن.

وقال ابن حجر: الأيمان بالقدر من أركان الأيمان، ومذهب أهل السنة والجماعة ومنهم الإمام عبدالله بن المبارك قاطبة أن الأمور كلها بتقدير الله تعالى كما قال تعالى: (وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ عِندَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ إِلاَّ بِقَدَرِ مَّعْلُوم) (١)(٢).

قال سفيان بن عبدالملك سألت: لم تركت حديث إبراهيم بن أبي يحيى، قال: كان مجاهرًا بالقدر وكان صاحب تدليس<sup>(۳)</sup>، مما تقدم من النصوص الشرعية، وإجماع الأمة، وأقوال العلماء ثبتت ركنية الأيمان بالقضاء والقدر إلا أن الغموض ظل يكتنف مدلول هذين اللفظين، ويفسر التوفيق بين ظاهريهما وحرية الاختيار الممنوحة للمكلف في الدنيا، من حيث أن ظاهرهما اقرب دلالة على الجبر، بينما المقطوع به أن للإنسان نوع اختيار فيما يفعل أو يترك، إذ لو لم يكن ذلك لما صح تكليفه ولبطل الأمر والنهي ولهذا بقي هذا المطلب غامضًا على معظم الخلق على الرغم من كثرة المباحث والباحثين فيه.

وعند التأمل نجد أن الأمر يبلغ درجة من الدقة لا يستهان بها بل أن هناك من النصوص ما يدل على ذلك وبقوة حتى أنها تحث على ترك الخوض في تفاصيل هذا الموضوع، وعلى الأيمان والتسليم به إجمالًا، فقد روى الطبراني عن ابن عباس الله

141) 1000 A

<sup>(</sup>۱) سورة الحجر، الآية: ۲۱.

<sup>(</sup>۲) ينظر: فتح الباري، ابن حجر العسقلاني، ۱۱/ ٤٧٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> قال الهيثمي في مجمع الزوائد: ۷/ ۲۰۲. رواه البزاز والطبراني في الكبير والأوسط ورجال البزاز رجال الصحيح وأخرجه الحاكم في المستدرك: ۱/ ۳۳. وقال هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولا نعلم له علة ولم يخرجاه.

يحدث عن النبي محمد الله قال: ((لا يزالُ أَمْرُ هذِه الأُمَّةِ مُوَائِمًا - أَوْ مُقَارِبًا - مَا لَمْ يَتَكَلَّمُوا فِي الْوِلْدَانِ وَالْقَدَرِ))(١).

وعن عبدالله ها قال رسول الله ها: ((إذا ذكر أصحابي فأمسكوا، وإذا ذكر أصحابي فأمسكوا، وإذا ذكرت النجوم فأمسكوا، وإذا ذكر القدر فأمسكوا))(٢). وأمره ها بالإمساك عن القدر دليل على دقته وصعوبة الخوض فيه وان طرق هذا الباب قد يفتح باب فتنه عظيمة وهذا ما وقع فعلًا حينما حاول الناس الوقوف على سر القضاء والقدر فانحاز كل فريق إلى نقيض ما ذهب إليه الفريق الآخر عندما انقسموا على قدريه وجبريه كل منهما يكفر الآخر بما ذهب إليه بخصوص هذا الموضوع، والأسلم إلا حكم الأيمان بالقضاء والقدر إجمالًا وترك البحث من أجل الوقوف على سره عقلًا، فلعله من قبيل ما يفهم ذوقًا كمعيه الله تعالى.

وعن ابن المبارك عن رسول الله هاقال: ((ما أهلكت أمة قط إلا بالشرك، وما أشركت أمة قط إلا كان بدو شركها التكذيب بالقدر))(٢). ليتبين لنا من هذا الحديث الذي استدل به الإمام عبدالله بن المبارك أن هلال الأمم يكون بالشرك وقد جعل التكذيب

مَكِلَةٌ كِامِحَةُ الْأَرْسِارِ لِلْحَلِهِمِ الْأُسَامِيةُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن حبان في صحيحه: ١١٨/١٥، رقم الحديث: (٦٧٢٤).

<sup>(</sup>۲) المعجم الكبير، الطبراني، أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب(ت٣٦٠هـ)، تحقيق: حمدي بن عبدالمجيد السلفي، مكتبة العلوم والحكم – الوصل، ١٩٨١هـ – ١٩٨٨م، ١٩٨٠، ومجمع الزوائد، ٢٠٢/٧؛ وفتح الباري: ابن حجر، ٢٦/١١ بأنه حديث حسن.

<sup>(</sup>۳) شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، أبو القاسم هبد الله بن الحسن بن منصور الطبري الرازي الرازي اللاكائي (ت٤١٨هـ)، تحقيق: أحمد بن سعد بن حمدان الغامدي، دار طببة السعودية، ط٨، اللاكائي (ت٢٠٠٣هـ) ٩٦٠ رقم (١١٥).

بالقدر مساوي للشرك أو بنفس الحكم أي أن التكذيب بالقدر إذا أصرت عليه الأمة أو الفرقة نهايتها عند الله الهلاك جزاء تكذيبها بالقدر.

يقول الإمام البغوي في شرح السنة: الأيمان بالقدر فرض لازم وهو أن يعتقد أن الله تعالى خالق أعمال العباد خيرها وشرها وكتبها في اللوح المحفوظ قبل أن يخلقهم، والكل بقضائه وقدره وإرادته ومشيئته، غير أنه يرضى الأيمان والطاعة ووعد عليهما الثواب ولا يرضى الكفر والمعصية وأوعد عليهما العقاب. والقدر سر من أسرار الله تعالى لم يطلع عليه ملكًا مقربًا ولا نبيًا مرسلًا، ولا يجوز الخوض فيه والبحث عنه بطريق العقل، بل يجب أن يعتقد أن الله تعالى خلق الخلق فجعلهم فرقتين فرقه خلقهم للنعيم فضلًا وفرقة للجحيم عدلًا وسأل رجل علي بن أبي طالب شه فقال: أخبرني عن القدر قال: طريق مظلم لا نسلكه، وأعاد السؤال فقال: بحر عميق لا تلجه، وأعاد السؤال فقال: سر الله قد خفي عليك فلا تفتشه (۱).

799) JOST

مكلة كامحة الزيار للملوم الإسلامية

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح السنة، البغوي، ١/ ١٤٤.

ولله در من قال:

تبارك من أجرى الامور بحكمه كما شاء لا ظلمًا ولا هضمًا فمالك شيء وغير ما الله شاءه فإن شئت طب نفسًا وانْ شئت مت كظمًا (١)

## المطلب الثالث

# أهمية الأيمان بالقضاء والقدر. أولًا: أهمية الأيمان بالقضاء والقدر.

للأيمان بالقدر أهمية كبرى بين أركان الأيمان، يدركها كل من له إلمام ولو يسير بقضايا العقيدة الإسلامية وأركان الأيمان؛ ولذلك ورد التنصيص في السنة النبوية على وجوب الأيمان بالقدر وخيره وشره وترجع أهمية هذا الركن ومنزلته بين بقية أركان الأيمان – كما يرى الباحث – إلى عدة أمور:

ا. ارتباطه مباشرة بالأيمان بالله تعالى، وكونه مبنيًا على المعرفة الصعبة بذاته تعالى وأسمائه الحسنى، وصفاته الكاملة الواجبة له تعالى، وقد جاء في القدر صفاته سبحانه صفة العلم، والإرادة والقدرة، والخلق، ومعلوم أن القدر إنما يقوم على هذه الأساس.

مَكِلَةُ كِامِعَةُ الْهُرُورِ الْعِلْومِ الْأَسْاءِيةُ الْهُرِيدُ الْمُعْلِيدُ الْمُعِلِيدُ الْمُعْلِيدُ الْمُعْلِيدُ الْمُعْلِيدُ الْمُعْلِيدُ الْمِعْلِيمُ الْمِعْلِيمُ الْمُعْلِيدُ الْمِعْلِيدُ الْمُعْلِيدُ الْم

<sup>(</sup>۱) فيض القدير شرح الجامع الصغير، عبد الرؤوف المناوي (ت ١٠٣١هـ)، تحقيق: أبو الوفا الأفغاني، المكتبة التجارية الكبرى – مصر، ط١، ١٣٥٦ه، ١/٤٤٧؛ وتحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، المباركفوري، ٥/٤٠٠.

- حين ننظر إلى هذا الكون ونشأته، وخلق الكائنات فيه ومنها هذا الإنسان، نجد أن
  كل ذلك مرتبط بالأيمان بالقدر.
- ٣. الأيمان بالقدر هو المحك الحقيقي لدى الأيمان بالله تعالى على الوجه الصحيح، وهو الاختيار القوي لدى معرفته بربه تعالى، وما يترتب على هذه المعرفة من يقين صادق بالله، وبما يجب له من صفات الجلال والكمال، وذلك لأن القدر فيه من التساؤلات والاستفهامات الكثيرة لمن أطلق لعقله المحدود العنان فيها.
- ٤. ان الفرق الذي يكتنف سر الخلق والحكمة الخفية الكامنة وراء كل مخلوق كلها تخرج على أساس الأيمان بالقضاء والقدر.
- ع. ان الأيمان بالقضاء والقدر فيه تهذيب للنفس، فيقلل الاعتماد والتعويل على السعي رغم مباشرته والاعتماد على الله والتعويل عليه.

## ثانيًا: مسألة الاحتجاج بالقدر.

عقيدة الأيمان بالقدر لقيت كثيرًا من الاعتراضات، وأثيرت حولها كثيرًا من الشبهات، ومن المعلوم أن كثيرًا من الكافرين والمشركين الضالين والمقصرين في عبادة الله والمنحرفين عن منهج الله، قد وجدوا في القدر مجالًا للاحتجاج به على كفرهم وفسادهم وتقصيرهم ولذلك أوردت الجواب على مسألة الاحتجاج بالقدر بأربع قواعد:

القاعدة الأولى: إن علم الله الأزلي محيط بكل شيء مما كان ومما سيكون ومما لم يكن لو كان كيف يكون. والأمور تقع على مقتضى علمه الكامل، لا يخرج شيء عنه.

القاعدة الثانية: اغنى الله الكامل عن العباد، حيث لا تتفعه طاعة المطيع كما لا تضره معصية العاصي، وغناه تعالى شامل ومطلق، وهو يفيد في طمأنينة القلب عند المؤمن في هذا الباب، وأن الله تعالى ليس بحاجة إلى العباد حتى يجبرهم أو يعذبهم بغير ذنب ويستحقون العقاب عليه.

القاعدة الثالثة: وهي مبنية على القاعدة السابقة. وهي أن الله تعالى لا يظلم، وقد حرم على نفسه الظلم، ونفاه في كتابه، وقال: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئاً وَلَكِنَّ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ (١)، وفي معنى هذه الآية علامات ودلائل كثيرة تنفي عن الله تعالى ظلم العباد لا في عقوباتهم في الدنيا ولا في جزائهم يوم القيامة.

وهذه قاعدة مهمة في باب الاحتجاج بالقدر، فإذا توهم العبد أو وسوس له الشيطان فليتذكر أن الله تعالى لا يظلمه مثقال ذرة حتى يطمئن قلبه.

القاعدة الرابعة: قيام الحجة على العباد، وهذه مسألة ينبغي أن يدركها كل مسلم ومقتضاها أن حجة الله قد قامت على عباده. وتقوم الحجة على العباد بأمور:

- ١. ان الله تعالى لا يكلف إلَّا البالغ العاقل، فالصغير والمجنون قد رفع عنهما القلم.
- ٢. وجود الإرادة للعبد، ففاقد الإرادة المكره لا يكلف، وحصول هذه الإرادة للعبد مما لا ينكره أي عاقل، وبهذه الإرادة يختار بين الطاعة والمعصية.
- ٣. القدرة، فالعاجز عن فعل الشيء المطلوب لا يكلف ولا يكلف الله نفسًا إلا وسعها، والله لم يكلف الناس مالا يطيقون.

7.7 (T.7) 500

<sup>(</sup>١) سورة يونس، من الآية: ٤٤.

٤. قيام الحجة الإرسالية بإرسال الرسل وانزال الكتب وبهذه الأمور نعلم أن الحجة قد قامت على العباد، ولا تعارض بينها وبين القدر.

# المطلب الرابع

# ما يتضمنه الأيمان بالقضاء والقدر

يتضمن الأيمان بالقضاء والقدر الأيمان بكل من:

### أولًا: الأيمان بعلم الله تعالى.

من الأمور التي يتضمنها الأيمان بالقضاء والقدر الأيمان بأن الله تعالى علم كل شيء جملةً وتفصيلًا، أزلًا وأبدًا، سواء كان ذلك مما يتعلق بأفعاله أو بأفعال عباده وقال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ عَالِمُ الغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ اللَّهُ الرَّحِيمُ المَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِمِ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْعُلِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وقال الإمام أبو جعفر على: الغيب مالم يكن والشهادة ما كان، وقال الحسن: الغيب السر. والشهادة العلانية (٣). وقال الله تعالى: (اللّهُ الّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ وَمِنَ الغيب السر. والشهادة العلانية (الله وقال الله تعالى: الأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَزَّلُ الأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللّهَ قَدْ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ عِلْماً (٤).



<sup>(</sup>۱) سورة الحج، الآية: ۷۰.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الحشر، الآية: ۲۲.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> ينظر: تفسير الالوسى، ٢٠/٤٤٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الطلاق، الآية: ١٢.

ومن السنة قوله الله المشركين قال: ((الله أعلم بما كانوا عاملين))(۱). قال ابن حجر: فيه أن الله يعلم الجزيئات كما يعلم الكليات(۲)، وهذا ما نهجه الإمام عبدالله بن المبارك.

## ثانيًا: الأيمان بالكتابة في اللوح المحفوظ.

من الأمور التي يتضمنها الأيمان بالقضاء والقدر الأيمان بأن الله تعالى كتب مقادير الخلائق قبل أن يخلقها في اللوح المحفوظ. قال الله تعالى: (لَوْلا كِتَابٌ مِّنَ اللَّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٍ (٣)، قال الطبري: لولا قضاء من الله سبق لكم أهل بدر في اللوح المحفوظ، بأن الله فحل لكم الغنيمة، وأن الله قضى فيما قضى أنه لا يضل قومًا بعد إذ هداهم حتى يبين لهم ما يتقون، وأنه لا يعذب أحدًا لشهد المشهد الذي شهدتموه ببدر مع رسول الله في ناصرًا دين الله لنا لكم من الله، بأخذكم الغنيمة والفداء، عذاب عظيم (٤)، وقال الله تعالى: (ألم تَغلَمْ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ (٥)، والدليل من السنة على هذه المرتبة حديث عبدالله بن عمرو بن العاص في قال: سمعت رسول الله في يقول: ((كتب الله مقادير



<sup>(</sup>۱) صحیح البخاري، کتاب القدر، ۱۰٤/۲؛ وصحیح مسلم، کتاب القدر، باب: معنی کل مولود یولد علی الفطرة، ۸/ ۵۳.

<sup>(</sup>۲) ينظر: فتح الباري، ۲۱/۹۲۱.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة الأنفال، الآية: ٦٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير الطبرى، ٥٧.

<sup>(°)</sup> سورة الحج، الآية: ٧٠.

الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة، وقال: وكان عرشه على الماء))(١).

قال النووي: قال العلماء: المراد تحديد وقت الكتابة في اللوح المحفوظ أو غيره لا أصل التقدير، فإن ذلك أزلي لا أول له وقوله: ((وعرشه على الماء)) أي: قبل خلق السماوات والأرض (٢). وعن علي قال: كنا في جنازة في بقيع الفرقد، فأتانا النبي محمد قفعد وقعدنا حوله، ومعه مخصرة فنكس، فجعل ينكب بمحصرته، ثم قال: ((ما منكم من أحد، ما من نفسٍ منفوسة إلا كتب مكانها من الجنة والنار، وإلا قد كتب شقيه أو سعيد، فقال رجل: يا رسول الله، أفلا نتكل على كتابنا وتدع العمل؟ فمن كان من أهل السعادة فسيصر إلى عمل أهل الشقاوة، قال: أما أهل السعادة فيسرون لعمل السعادة وأما أهل الشقاوة فيسرون لعمل السعادة وأما أهل الشقاوة فيسرون لعمل أهل الشقاوة، ثم قرأ: (فَأَمًا مَنْ أَعْطَى وَاتَقَى (٥) وَصَدَق بالحُسْنَى (٢))(٤).

ثالثًا: الأيمان بمشيئة الله تعالى وقدرته.

من الأمور التي يتضمنها الأيمان بالقضاء والقدر الأيمان بأن جميع الكائنات لا تخرج عن مشيئة الله تعالى وقدرته الشاملة، فما شاء الله كان، ومالم يشأ لم يكن، وانه ما

1.00 jora

مَكِلَةُ كِامِعَةُ الْإِنْ إِنْ لِلْحُلُومِ الْأُسَالِيَةُ

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم، کتاب القدر ، باب: حجاج آدم موسی، ۵۸/۸.

<sup>(</sup>۲) شرح صحیح مسلم، ۱۲/ ۲۰۳.

<sup>(7)</sup> سورة الليل، الآيتان: ٥- ٦.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، كتاب الجنائز، ٢/ ٩٩؛ وصحيح مسلم، كتاب القدر، ٢/٨، ٤٧.

في السموات والأرض من حركة ولا سكون إلا بمشيئة الله سبحانه، لا يكون في ملكه غلا ما يريد، وأنه سبحانه وتعالى على كل شيء قدير من الموجودات والمعدومات. قال الله تعالى: (لمَن شَاءَ مِنكُمْ أَن يَستَقِيمَ وَمَا تَشَاءُونَ إِلاَّ أَن يَستَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِين)(١).

قال القرطبي: فيبن بهذا أنه لا يعمل العبد خيرًا إلا بتوفيق الله ولا شرًا إلا بخذلانه، وقال الحسن: والله ما شاءت العرب الإسلام حتى شاءه الله لها وقال وهب بن منبه: قرأت في سبعة وثمانين كتابًا مما أنزل الله على الأنبياء: من جعل إلى نفسه شيئًا من المشيئة فقد كفر. وفي التنزيل: ﴿وَلَوْ أَنْنَا نَزَلْنَا إِلَيْهِمُ المَلائِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ المَوْتَى من المشيئة فقد كفر. وفي التنزيل: ﴿وَلَوْ أَنْنَا نَزَلْنَا إِلَيْهِمُ المَلائِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ المَوْتَى وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمُ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلاً مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللَّهُ وَلَكِنَ أَكْثَرَهُمُ وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمُ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلاً مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللَّهُ وَلَكِنَ أَكْثَرَهُمُ المَا يَعْلَى: ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تُؤْمِنَ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّه﴾ (١٦)، وقال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تُؤْمِنَ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّه﴾ (١٦)، وقال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تُؤْمِنَ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّه﴾ (١٦)، وقال تعالى: ﴿إِنَّكَ لاَ تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَن يَشَاء﴾ (١٤)، والآي في هذا كثيرة، وكذلك الأخبار وأن الله سبحانه هدى بالإسلام وأضل بالكفر (٥)، قال ابن كثير: أي ليست المشيئة موكوله غليكم فمن شاء اهتدى ومن شاء ضل بل ذلك كله تابع لمشيئة الله تعالى رب العالمين، قال سفيان الثوري عن سعيد بن عبد العزيز عن سليمان بن موسى: تعالى رب العالمين، قال سفيان الثوري عن سعيد بن عبد العزيز عن سليمان بن موسى:

<sup>(°)</sup> تفسير القرطبي: ٢٤٣/١٩.



<sup>(</sup>۱) سورة التكوير ، الآيتان: ۲۸ - ۲۹.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، من الآية: ١١١.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  سورة يونس، من الآية:  $1 \cdot \cdot \cdot$ 

<sup>(</sup>٤) سورة القصيص، من الآية: ٥٦.

لما نزلت هذه الآية: (لمَن شَاءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ) (١)، قال أبو جهل: الأمر إلينا إن شئنا استقمنا وان شئنا لم نستقم، فأنزل الله تعالى: (وَمَا تَشَاءُونَ إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الله العَالَمِينَ) (٢)(٣). وعن أنس هُ أن رسول الله هُ قال: ((إذا دعوتم الله فاعزموا في الدعاء ولا يقولن أحدكم: إن شئت فأعطني، فإن الله لا مستكره له))(٤). قال ابن حجر قوله: (لا مستكره له) أي: لأن التعليق يوهم إمكان إعطائه على غير المشيئة، وليس بعد المشيئة إلا الإكراه، والله لا مكره له (٥).

### رابعًا: الأيمان بأن الله تعالى خالق كل شيء

من الأمور التي يتضمنها الأيمان بالقضاء والقدر الأيمان بأن جميع الكائنات مخلوقه لله تعالى بذواتها وصفاتها وحركاتها، فهو سبحانه خالق كل شيء، قال الله تعالى: (ذَلِكُمُ اللّهُ رَبُّكُمْ لاَ إِلّهَ إِلاَّ هُوَ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَعَالَى: وَكِيلُ اللّهُ رَبُّكُمْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَعَالَى عَلَى اللّه وَكِيلُ اللّه وَي روح وَكِيلُ الله فالله خلقه (٢). وقال تعالى على لسان سيدنا إبراهيم المَنْ الله فقه (٥). وقال تعالى على لسان سيدنا إبراهيم المَنْ الله فقه (٥).

<sup>(</sup>١) سورة التكوير، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>۲) سورة التكوير، الآية: ۲۹.

<sup>(</sup>۳) ينظر: تفسير ابن كثير، ٤٨١/٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، كتاب التوحيد، باب: في المشيئة والإرادة، ٨/ ١٩.

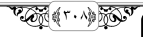
<sup>(°)</sup> ينظر: فتح البارى، ١٣/ ٤٥٩.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام، الآية: ١٠٢.

<sup>(</sup>V) الرسالة في أصول الفقه، الشافعي، محمد بن إدريس (ت٢٠٤هـ)، تحقيق: أحمد محمد شاكر، المكتبة العلمية – بيروت، ٥٤.

مَا تَنْحِبُونَ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ (ما) مصدرية فيكون تقدير الكلام: خلقكم وعملكم، ويحتمل أن تكون بمعنى (الذي) تقديره: والله خلقكم والذي تعملونه، وكلا القولين متلازم، والأول أظهر (٢)، ومن السنة حديث أبي موسى الأشعري في قال: قال رسول الله في: ((يا عبدالله بن قيس ألا أدلك على كنز من كنوز الجنة؟ فقلت: بلى يا رسول الله، قال: لا حول ولا قوة إلا بالله) (٣). قال النووي في بيان سبب كون هذه الكلمة كنزًا من كنوز الجنة: قال العلماء: سبب ذلك أنها كلمة استسلام وتفويض إلى الله تعالى، واعتراف بالإذعان له، وأنه لا صانع غيره ولا راد لأمره وإن العبد لا يملك شيئًا من الأمر (٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: شرح صحيح مسلم، ٢٦/١٧.



<sup>(</sup>١) سورة الصفات، الآيتان: ٩٥ – ٩٦.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر، ٤/ ١٥.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب القدر، باب: لا حول ولا قوة إلا بالله، ٥/٥٠؛ وصحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء، ٧٣/٨.

### الخاتمية

وبعد الانتهاء من هذا البحث المتواضع، أودُّ أن أجعلَ الخاتمة في بيان توصلت اليه:

- 1- تبين لي من خلال البحث ان امامنا ابن المبارك هو من تابعي التابعين، وكان له باع في كل علم.
- ٢- كانت وفاته في مدينة هيت في العراق، وهذا في حد ذاته شرف عظيم للعراق،
  ودلالة واضحة بأن العراق كان ممرًا للعلماء من جميع البلدان.
- ٣- تبين لي من خلال البحث أن ابن المبارك رحمه الله من العلماء المتمسكين باعتقاد السَّلف الصالح، وبأصول أهل السُّنة والجماعة، وسائر عل منهج أهل الحديث في الاعتقاد.
- ٤- المنهج الذي اتبعه، وسار عليه؛ واضح من خلال عرضه لمسائل القضاء والقدر، والاستدلال لها من اتباع الكتاب والسُّنة، والحرص على أقوال سلف هذه الأمة للوصول إلى الفهم الصَّائب.
- ٥- الإيمان بالقضاء والقدر يتضمن: الاعتقاد الجازم بأنه تعالى رب كل شيء ومليكه وأنه الخالق الرازق المحيي المميت، وأنه وحده الذي يستحق أن يفرده العباد بالعبودية والطاعة، والذل والخضوع وغير ذلك من أنواع العبادة.

## فهرس المصادر والمراجع

### \*\* بعد القرآن الكريم

- ا. أخبار أبي حنيفة وأصحابه، الصيمري، الحسين بن علي بن محمد بن جعفر، أبو عبدالله الحنفي (ت٤٣٦هـ)، عالم الكتب بيروت، ط٢، ٥٠٥هـ أبو عبدالله الحنفي (٣٦٦هـ)، عالم الكتب بيروت، ط٢، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- ۲. الأعلام، الزركلي، خيرالدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس،
  ۱ الدمشقي (ت١٣٩٦هـ)، دار العلم للملايين، ط١٥، ٢٠٠٢م.
- ٣. الأنساب، السمعاني، أبو سعد، عبدالكريم بن محمد بن منصور التميمي المروزي(ت٢٦٥ه)، تحقيق: عبدالرحمن بن يحيى المعلمي اليماني وغيره، مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد، ط١، ١٣٨٢ه-١٩٦٢م.
- ٤. التأريخ الكبير، البخاري، أبو عبدالله إسماعيل بن إبراهيم الجعفي (ت٢٥٦ه)، دار المعارف العثمانية، حيدر آبد- الدكن، الهند، محمد عبدالمعيد خان.
- تأريخ بغداد، الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي (ت٣٦٤ه)، تحقيق: الدكتور بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي- بيروت، ط١، ١٢٢ه-٢٠٠٦م، ١٦ج.
- ٦. تأريخ دمشق، ابن عساكر، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله(ت ٧١ه)،
  تحقيق: عمرو بن غرامة العمروي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع،
  ١٤١ه ١٩٩٥م.

- ٧. تذكرة الحفاظ، الذهبي، شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز (ت٧٤٨هـ)، دار الكتب العلمية بيروت، ط١، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- ٨. التعریفات، الجرجانی، علی بن محمد بن علی الزین الشریف(ت١٦٨ه)،
  تحقیق: جماعة من العلماء بإشراف الناشر، دار الکتب العلمیة بیروت، ط۱،
  ۲۰۳ه ۱۹۸۳ م.
- ٩. تهذیب التهذیب، ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني(ت٢٥٨ه)، مطبعة دائرة المعارف النظامية الهند، ط١، ١٣٢٦ه.
- 1. تهذيب الكمال في أسماء الرجال، الحافظ المزي، يوسف بن عبدالرحمن بن يوسف، أبو الحجاج، جمال الدين ابن الزكي أبي محمد القضاعي الكلبي (ت٤٤٧ه)، تحقيق: د. بشار عواد معروف، مؤسسة الرسالة بيروت، ط١، ١٤٠٠هـ م ١٤٠٠م.
- 11. التوحيد، الماتريدي، محمد بن محمد بن محمود، أبو منصور (ت٣٣٣ه)، تحقيق: د. فتح الله خليف، دار الجامعات المصرية الإسكندرية، ١ج.
- ۱۲. الثقات، ابن حبان، أبو حاتم، محمد بن حبان بن احمد البستي (ت٣٥٤هـ)، ط١، مطبعة مجلس دائرة المعارف، الهند، ١٤٠١هـ.
- 17. سير أعلام النبلاء، الذهبي، شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز (ت٧٤٨هـ)، دار الحديث القاهرة، ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.

- 11. شذرات الذهب في أخبار من ذهب، ابن العماد الحنبلي، عبدالحي بن أحمد بن محمد ابن العماد العكري، أبو الفلاح (ت ١٠٨٩هـ)، تحقيق: محمود الأرناؤوط، خرج أحاديثه: عبدالقادر الأرناؤوط، دار ابن كثير، دمشق بيروت، ط١، ٢٠٠هـ-١٩٨٦م.
- ١٥. صفة الصفوة، ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبدالرحمن بن علي بن محمد (ت٩٧٥ه)، تحقيق: محمود فاخوري د. محمد رواس قلعه جي، دار المعرفة بيروت، ط٢، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- 17. عمدة القاري شرح صحيح البخاري، بدرالدين العيني، أبو محمد، محمود بن أحمد بن موسى بن أحمد بن حسين الغيتابي الحنفي (ت٥٥٥هـ)، دار إحياء التراث العربي بيروت.
- ۱۷. غاية النهاية في طبقات القراء، ابن الجزري، شمس الدين أبو الخير، محمد بن محمد بن يوسف (ت ۸۳۳ه)، مكتبة ابن تيمية، عني بنشره لأول مرة عام ١٣٥١ه، ج. برجستراسر.
- ۱۸. الفوائد البهية في تراجم الحنفية، اللكنوي، أبو الحسنات محمد عبدالحي الهندي (ت ١٣٠٤هـ)، عني بتصحيحه: السيد محمد بدرالدين أبو فراس النعماني، دار الكتاب الإسلامي القاهرة، ١٣٢٤هـ.
- 19. الكامل في ضعفاء الرجال، ابن عدي، أبو أحمد بن عدي الجرجاني (ت٣٦٥هـ)، تحقيق: عادل أحمد عبدالموجود وآخرون، الكتب العلمية بيروت، ط١، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م، ٩ج.

- ۱۲. المدهش، ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبدالرحمن بن علي بن محمد (ت۹۷۰ه)، تحقيق: الدكتور مروان قباني، دار الكتب العلمية بيروت، ط۲، ۱۶۰۰هـ ۱۹۸۰م.
- ٢١. مروج الذهب، المسعودي، أبو الحسن علي بن الحسين بن علي (ت٣٤٦هـ)، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، ١٩٦٧م.
- ۲۲. معجم البلدان، ياقوت الحموي، شهاب الدين أبو عبدالله ياقوت بن عبدالله الرومي (ت ٦٢٦هـ)، دار صادر بيروت، ط٢، ١٩٩٥م.
- ٢٣. مفتاح السعادة، مصطفى الشهير ب(طاش زادة)، تحقيق: كامل بكر وعبد الوهاب أبى النور، دار الكتب الحديث.
- ٢٤. النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، يوسف بن تغري بردي بن عبدالله الظاهري الحنفي، أبو المحاسن، جمال الدين(ت٤٧٨ه)، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دار الكتب مصر.